
Проблемы социально-экономического развития Сибири. В.А. Кудашкин. Таймырский фронтир... 2025 № 4 с. 125–131 

125 

94(571.5) «17/19»                                                                                              DOI: 10.18324/2224-1833-2025-4-125-131 

 

Таймырский фронтир: механизмы этногенеза и ассимиляции  

в долгано-самодийском взаимодействии в XVIII–XX вв. 
 

В.А. Кудашкин  
 

Братский государственный университет, ул. Макаренко, 40, Братск, Россия 

kudashkinslava@rambler.ru 

https://orcid.org/0000-0001-6682-6970 

Статья поступила 25.11.25, принята 01.12.25 

 
Данная статья посвящена комплексному историко-антропологическому исследованию процессов этногенеза и трансфор-

мации идентичности в таймырской контактной зоне – уникальном регионе взаимодействия тюркских (долганы) и самодий-

ских (ненцы, энцы, нганасаны) народов в XVIII–XX веках. На основе междисциплинарного подхода, интегрирующего данные 

этнографии, демографии, архивного источниковедения и опубликованные отчёты полевых исследований, реконструируются 

механизмы культурной интеграции. Центральное место в исследовании, основанном на материалах Красноярского архива, 

занимает анализ феномена «латентной ассимиляции» и процесса «одолганивания» тундровых энцев, изученных на примере 

детальных кейсов семей Хвостовых, Сидельниковых и Сусловых. Методологической основой работы послужил источниковед-

ческий и историографический анализ эволюции научных методов – от полевых наблюдений А.Ф. Миддендорфа до демографи-

ческих реконструкций Б.О. Долгих и современных комплексных методик. Исследование выявляет две принципиально различные 

модели межэтнического взаимодействия: одностороннюю ассимиляцию в досоветский период и сложное многоязычие с до-

минирующей ролью русского языка в советское и постсоветское время. Материальная культура долган анализируется как 

синтетический комплекс, сформировавшийся в результате творческого переосмысления тюркских, самодийских, тунгусских 

и русских элементов. Научная новизна заключается в детальной проработке на основе впервые вводимых в научный оборот 

архивных документов из Красноярского края конкретных человеческих судеб (таких как фигура Око). Показано, как адми-

нистративный учёт, родственные связи и внешнее восприятие формировали сложную, зачастую ситуативную, картину 

этнической самоидентификации. 

 

Ключевые слова: трансформация идентичности; Таймыр; долганы; самодийцы; таймырская контактная зона; латентная 

ассимиляция; одолганивание; историография; межэтническое взаимодействие; аккультурация; этнодемография. 

 

The Taimyr frontier: mechanisms of ethnogenesis and assimilation  

in the interaction between the Dolgans and the Samoyedic Peoples  

in XVIII–XX centuries 
 

V.A. Kudashkin 
 

Bratsk State University; 40, Makarenko St., Bratsk, Russia  

kudashkinslava@rambler.ru 

https://orcid.org/0000-0001-6682-6970 

Received 25.11.25, accepted 01.12.25 

 
This article presents a comprehensive historical-anthropological study of ethnogenesis and identity transformation processes in the 

Taimyr contact zone – a unique region of interaction between the Turkic (the Dolgans) and the Samoyedic (the Nenets, the Enets, the 

Nganasans) peoples in XVIII–XX centuries. Using an interdisciplinary approach that integrates data from ethnography, demography, 

archival studies, and field research, the mechanisms of cultural integration are reconstructed. The study, based on materials from the 

Krasnoyarsk archive, focuses on the analysis of the phenomenon of "latent assimilation" and the process of "dolganization" of the tun-

dra Enets, examined through detailed case studies of the the Khvostov, Sidelnikov, and Suslov families. The methodological basis of the 

work is source study and historiographic analysis of the evolution of scientific methods—from the field observations of A.F. Middendorf 

to the demographic reconstructions of B.O. Dolgikh and modern complex methodologies. The study reveals two fundamentally different 

models of interethnic interaction: one-sided assimilation in the pre-Soviet period and complex multilingualism with the dominant role of 

the Russian language in the Soviet and post-Soviet eras. The material culture of the Dolgans is analyzed as a synthetic complex, formed 

through the creative reinterpretation of Turkic, Samoyedic, Tungusic, and Russian elements. Using examples of specific human destinies 

(such as the figure of Oko), the article demonstrates how administrative record-keeping, family ties, and external perception shaped the 

complex picture of ethnic self-identification. 

 

Keywords: identity transformation; Taimyr; the Dolgans; the Samoyedic peoples; contact zone; latent assimilation; dolganization; 

historiography; interethnic interaction; acculturation; ethnodemography. 

 

Введение. В контексте современной истории, по-

нимаемой как комплексная гуманитаристика, этногенез 

актуализируется как её несущий концептуальный кар-

кас, интегрирующий разрозненные дисциплинарные 

mailto:kudashkinslava@rambler.ru
https://orcid.org/0009-0007-1882-4998
mailto:kudashkinslava@rambler.ru
https://orcid.org/0009-0007-1882-4998


Issues of social-economic development of Siberia. V.A. Kudashkin. The Taimyr frontier... 2025 № 4 p. 125–131 

126 

поля в целостную картину становления человеческих 

общностей. Преодолевая узкие рамки классической 

этнографии с её линейной моделью формирования эт-

носа, современный подход, обогащённый дискуссией 

со спорной, но эвристичной «пассионарной теорией» 

Л.Н. Гумилёва, рассматривает этногенез как многоли-

нейный и полисубстратный процесс [1]. Эта парадигма 

позволяет историку не просто реконструировать про-

шлое через призму археологических, лингвистических 

и антропологических методов, но и выстраивать живую 

связь эпох, прослеживая историческую преемствен-

ность и «длинные» причинно-следственные цепи. Тем 

самым этногенез из сугубо академической проблемы 

происхождения народов трансформируется в ключевой 

инструмент для понимания и объяснения фундамен-

тальных основ современного этнического разнообра-

зия, сложившейся структуры межнациональных отно-

шений и, что особенно актуально, для прогнозирования 

динамики этнических процессов в условиях глобализи-

рующегося мира, где вопросы идентичности и истори-

ческого наследия выходят на первый план. 

Изучение этногенеза и этнической истории, требу-

ющее комплексной интерпретации данных этнографии, 

истории, археологии, фольклора, топонимики, антро-

пологии, генетики и социодемографии, в связи с замет-

ной активизацией исследований в последние годы ост-

ро нуждается в организации специализированных кон-

ференций, объединяющих специалистов различных 

научных дисциплин для обсуждения проблем форми-

рования и развития отдельных этнолингвистических 

общностей и народов. 

Историографическое исследование приобретает 

ключевую значимость при изучении этногенеза корен-

ных малочисленных народов, поскольку оно позволяет 

критически осмыслить эволюцию научных подходов – 

от ранних описательных моделей классической этно-

графии до современных комплексных методик, инте-

грирующих данные антропологии, лингвистики и де-

мографии. В контексте материалов по Таймыру именно 

историографический анализ выявляет как интерпрета-

ции фигуры Око и его потомков, предложенные 

А.Ф. Миддендорфом [2], Б.О. Долгих [3], В.И. Василь-

евым [4], А.А. Поповым [5] и другими ведущими учё-

ными СССР, что отражает смену научных парадигм: от 

формального административного учёта к пониманию 

этногенеза как динамичного процесса культурной ас-

симиляции и трансформации идентичности. Это не 

только углубляет реконструкцию прошлого, но и обес-

печивает методологическую рефлексию, предотвращая 

механическое перенесение современных категорий на 

исторические реалии, что особенно важно при работе 

с фрагментарными источниками по истории коренным 

малочисленным народам. 

Историография. Историография изучения «тай-

мырской контактной зоны» демонстрирует отчётливую 

эволюцию методологических подходов, нашедшую от-

ражение в представленном библиографическом списке. 

Ранний этап исследований, представленный трудами 

А.Ф. Миддендорфа, характеризовался полевыми наблю-

дениями и фиксацией ключевых парадоксов этнической 

идентичности, что особенно ярко проявилось в доку-

ментации случая Око – «долгана» [6] по администра-

тивным документам, но полностью интегрированного 

в нганасанскую среду. Советская этнографическая шко-

ла, представленная работами Б.О. Долгих, В.И. Василь-

ева и А.А. Попова, совершила качественный скачок, 

разработав методику демографических реконструкций 

на основе скрупулёзного анализа переписей населения 

и архивных материалов. Именно Б.О. Долгих, чьи фун-

даментальные труды по родовому составу народов Си-

бири и этнической истории ненцев и энцев стали мето-

дологической основой для выявления «пограничных» 

групп, разработал подход к изучению механизмов 

«одолганивания» через сопоставление данных об ад-

министративной принадлежности и родном языке. 

Дальнейшее развитие историографической тради-

ции связано с углублением тематических и методоло-

гических подходов. Исследования Л.В. Хомич [7] по 

ненцам, Ю.Б. Симченко [8] по культуре охотников на 

оленей, Г.Н. Грачёвой [9] по традиционному мировоз-

зрению дополнили демографические реконструкции 

анализом культурных и социальных аспектов интегра-

ционных процессов. Теоретическое осмысление этниче-

ских процессов в работах Ю.В. Бромлея [10] и С.А. Ар-

утюнова [11] [12] создало методологическую базу для 

понимания трансформации идентичности как сложного 

многомерного процесса. Современный этап, представ-

ленный трудами З.П. Соколовой [13] О.Б. Степановой 

[14], В.И. Дьяченко [15] и Н.П. Копцевой [16] по мате-

риальной культуре долган и Д.А. Функа [17] по шаман-

ским традициям, характеризуется синтезом различных 

методик и междисциплинарным подходом, что позво-

ляет рассматривать этногенез отдельных народов Тай-

мыра как исторический диалог культур, в котором за-

имствования творчески перерабатываются и адаптиру-

ются, формируя уникальные синтетические комплексы. 

Методология и цели исследования. Методология 

фронтира применительно к истории Таймыра предлага-

ет рассматривать регион не как периферию или статич-

ную «контактную зону», а как динамичный и трансфор-

мирующийся пограничный ландшафт, где происходило 

активное взаимодействие и взаимная адаптация раз-

личных культурных моделей. В рамках этой парадигмы 

этногенез долган и трансформация самодийской иден-

тичности предстают не как линейный процесс, а как 

многолинейный и полисубстратный результат посто-

янного «освоения» и переосмысления этого простран-

ства его обитателями. Такой подход позволяет преодо-

леть ограничения классической этнографии, интегри-

руя данные исторической демографии, антропологии 

и архивного источниковедения для реконструкции 

«длинных» причинно-следственных цепочек. Именно 

на Таймырском фронтире, где сталкивались и перепле-

тались тюркские, самодийские и тунгусские традиции, 

административные практики Российской империи и по-

следующие советские преобразования, наиболее рель-

ефно проявляются сложные механизмы формирования 

идентичности, исследуемые через призму микроисто-

рии отдельных семей и родов. Таким образом, фрон-

тир становится ключевым концептуальным каркасом, 

связывающим в единую картину разрозненные дисци-

плинарные поля и позволяющим увидеть в частных 

случаях, подобных «одолганиванию» энцев, универ-

сальные закономерности становления человеческих 



Проблемы социально-экономического развития Сибири. В.А. Кудашкин. Таймырский фронтир... 2025 № 4 с. 125–131 

127 

общностей в зонах интенсивных межкультурных кон-

тактов. 

Методологическую основу исследования составляет 

комплексный междисциплинарный подход, интегри-

рующий инструментарий исторической антропологии, 

социальной истории и исторической демографии. Клю-

чевое значение приобрёл историко-антропологический 

метод, позволивший через анализ конкретных челове-

ческих судеб (Око, Хвостовы, Сидельниковы) рекон-

струировать механизмы «латентной ассимиляции» – 

феномена расхождения между формальной этнической 

атрибуцией в административных документах и реаль-

ными практиками культурно-языковой идентичности. 

Историографический анализ обеспечил методологиче-

скую рефлексию, проследив эволюцию научных под-

ходов от полевых наблюдений А.Ф. Миддендорфа до 

демографических реконструкций Б.О. Долгих. Сравни-

тельно-исторический метод позволил выявить регио-

нальные особенности через сопоставление моделей 

интеграции в западном и центральном Таймыре, в то 

время как микроисторический подход, сфокусирован-

ный на отдельных семейных кланах, демонстрировал, 

как административный учёт, родственные связи и внеш-

нее восприятие формировали сложную мозаику этни-

ческой самоидентификации. Такой синтетический ме-

тодологический базис позволил преодолеть ограниче-

ния узкодисциплинарных исследований и создать мно-

гомерную реконструкцию этнокультурных процессов 

в таймырской контактной зоне. 

В работе употребляются определённые понятия, ко-

торые автор понимает следующим образом: 

1. Одолганивание – это историко-антропологичес- 

кий процесс латентной этнокультурной ассимиляции, 

в ходе которого группы самодийского происхождения 

(преимущественно тундровые энцы) интегрировались 

в долганскую среду, что сопровождалось сменой языка, 

идентичности и культурных практик при сохранении 

в течение некоторого времени формально администра-

тивной принадлежности к исходной этнической группе. 

2. Таймырская контактная зона – это уникальное 

историко-культурное и географическое пространство 

на севере Сибири (в низовьях Енисея и на Таймырском 

полуострове), которое сформировалось как динамич-

ный транзитный коридор и область длительного интен-

сивного взаимодействия между разными этнолингвисти-

ческими общностями: тюркскими (долганы), самодий-

скими (ненцы, энцы, нганасаны), тунгусскими (эвенки) 

и русскими. 

Основная часть. Геополитическое и этнокультур-

ное пространство севера Средней Сибири сформирова-

ло уникальную контактную зону в низовьях Енисея 

и на Таймырском полуострове, где на протяжении сто-

летий происходит взаимодействие тюркских и само-

дийских народов. Эта область представляет собой ис-

торический рубеж, где сходятся восточная периферия 

расселения самодийцев – ненцев, энцев и нганасан – 

и западная граница ареала долган, являющихся един-

ственным тюркоязычным этносом, адаптировавшимся 

к жизни в высокоширотных экосистемах, если не при-

нимать в расчёт отдельные группы северных якутов-

оленеводов. Данный регион, таким образом, изначаль-

но выступал не просто в качестве нейтральной терри-

тории, но как динамичный и транзитный коридор, где 

процессы межэтнической коммуникации, торгового 

обмена и культурной диффузии были заложены самой 

логикой географического соседства и кочевого уклада 

жизни, создавая предпосылки для глубокой интеграции 

в последующие исторические периоды. 

Интенсификация тюрко-самодийских контактов, 

перешедшая из эпизодических в устойчивую и систем-

ную фазу, относится к первой половине XIX в. и была 

напрямую связана с административно-политическими 

преобразованиями Российской империи, в частности, 

с реформой 1822 г. [18]. Миграция на Таймыр с юго-

востока, из пределов Якутии, эвенкийских родов 

Долган, Донгот и Эдян, и последующее их включение 

в административную структуру Туруханского края в виде 

Долгано-Есейской, Долгано-Тунгусской и Жигано-

Тунгусской волостей, создало институциональную ос-

нову для постоянного присутствия тюркоязычного 

элемента.  

Примечательно, что к этому времени представители 

данных родов уже являлись носителями билингвизма, 

сохраняя родной эвенкийский язык, но также свободно 

владели якутским и долганским [19], что свидетель-

ствует о более раннем и глубоком взаимодействии 

с тюркским населением. Ярким свидетельством глуби-

ны и результативности этих контактов является фигура 

Око – основателя патронимии у вадеевских и авамских 

нганасан, который, судя по документам (квитанция об 

уплате ясака, 1818 г.) [19], административно принад-

лежал к Долгано-Есейской управе и был записан как 

«некрещёный тунгус», в то время как путешественник 

А.Ф. Миддендорф в 1843 г. однозначно идентифициру-

ет его как долгана [20]. Этот случай наглядно иллю-

стрирует сложность этнической самоидентификации 

и механизмы интеграции: через административный 

учёт, родственные связи и внешнее восприятие, где 

долганский компонент стал доминирующим маркером, 

поглотив и трансформировав изначальную эвенкий-

скую основу. 

Историографический анализ случая Око и его по-

томков демонстрирует эволюцию научного подхода от 

фиксации внешних административных идентификато-

ров к комплексной реконструкции этнокультурных 

процессов, основанной на критическом сопоставлении 

разнородных источников. Ранний пласт историографии 

представлен полевыми наблюдениями таких ученых, 

как А.Ф. Миддендорф, чья значимость заключается 

в первичной фиксации ключевого парадокса: несмотря 

на официальную этническую маркировку Око как 

долгана в административных документах (например, 

расписка 1851 г.) [19], непосредственное исследование 

выявило его полную культурно-бытовую и языковую 

интеграцию в нганасанскую среду, что заложило основу 

для постановки проблемы соотношения формального 

статуса и реальной идентичности. Качественный скачок 

в изучении вопроса был связан с работами Б.О. Долгих, 

который ввёл в научный оборот и провёл скрупулезный 

анализ материалов переписей населения в1897 и 1926 гг. 

[19], разработав методику выявления подобных «по-

граничных» групп через сопоставление данных об ад-

министративной принадлежности и родном языке; его 

заслуга состоит в том, что он не просто констатировал 



Issues of social-economic development of Siberia. V.A. Kudashkin. The Taimyr frontier... 2025 № 4 p. 125–131 

128 

факт существования 45 «долган» [21], говорящих по-

нганасански, но и предложил убедительную историче-

скую реконструкцию, связав их с фигурой Око, тем 

самым продемонстрировав эффективность демографи-

ческих методов для историко-этнографических иссле-

дований.  

Современный этап историографии характеризуется 

синтезом данных: привлечением устных исторических 

преданий для объяснения лакун в письменных источ-

никах, что позволяет выдвигать и верифицировать ги-

потезы о происхождении Око как сироты, воспитанно-

го нганасанами, и прослеживанием долгосрочной де-

мографической динамики рода вплоть до современно-

сти, что в совокупности превращает частный случай из 

курьезного исключения в репрезентативную модель, 

иллюстрирующую сложные механизмы этногенеза, 

ассимиляции и трансформации идентичности в кон-

тактных зонах Севера Сибири. 

Рассмотрим другой пример. Анализ материалов пе-

реписи [21] и полевых данных Б.О. Долгих, касающих-

ся группы семей Хвостовых, позволяет выявить слож-

ные и многогранные процессы этнокультурного взаи-

модействия и трансформации идентичности в тундро-

вых сообществах Таймыра. Данный пример является 

показательным примером так называемой «латентной 

ассимиляции», когда формальная административная 

или статистическая принадлежность к одной группе 

(в данном случае, фиксация Ивана Васильевича Хво-

стова как «авамского самоеда» – нганасана [22]) мас-

кирует реальные, повседневные практики интеграции 

в иную этническую среду. Кочевой маршрут Хвосто-

вых, большую часть года проводивших с долганами 

в верховьях реки Пясины и лишь на зиму смещавшихся 

к Дудинке, указывает на их глубокую хозяйственную 

и социальную включённость в долганское сообщество. 

При этом устное свидетельство Николая Ивановича 

Хвостова, записанное в полевой экспедиции 1978 г., 

вносит критически важный нюанс, раскрывающий ме-

ханизм этой интеграции: его отец, будучи сиротой, был 

воспитан долганами.  

Этот факт переводит исследование из плоскости чи-

стой демографии в область социальной истории, де-

монстрируя, что ключевыми каналами формирования 

«смешанных» групп были не только брачные связи, но 

и такие институты, как усыновление, которые могли 

кардинально менять траекторию этнической самоиден-

тификации в течение жизни одного-двух поколений 

[25]. Таким образом, история семьи Хвостовых служит 

микромоделью, иллюстрирующей, как через конкретные 

человеческие судьбы – сиротство, воспитание в чужой 

среде, хозяйственную адаптацию – осуществлялись 

масштабные исторические процессы взаимопроникно-

вения тундровых энцев и долган, создавая ту сложную 

этнокультурную мозаику, которую фиксируют, но да-

леко не всегда могут адекватно объяснить без привле-

чения качественных данных, официальные документы 

и переписи. 

Анализ метрических книг Дудинской Введенской 

церкви середины XIX в. позволяет реконструировать 

сложную сеть социальных и родственных связей, свя-

зывавших семьи Хвостовых тундровых энцев с долга-

нами и затундринскими крестьянами [22]. Фамилия 

Хвостов, фигурирующая в записях 1860–1862 гг., де-

монстрирует их активное участие в ключевых момен-

тах жизни местного сообщества: Иван Никитин Хво-

стов выступает в роли поручителя при бракосочетании 

долгана и «долганской девицы» Мавры Хвостовой, 

а затем – крестным отцом у крестьянки. Эти факты сви-

детельствуют не об эпизодических контактах, а о глубо-

кой интеграции Хвостовых в межэтническую социаль-

ную структуру региона, где они выполняли функции 

социальных гарантов, что говорит об их устойчивом 

статусе и признании со стороны соседних групп [23]. 

В архивных материалах приведены данные церковного 

делопроизводства, таким образом, выступало ценней-

шим источником, выявляющим реальные практики 

взаимодействия, которые предшествовали и заложили 

основу для полной ассимиляции, зафиксированной 

в XX в., когда потомки Хвостовых уже ничем не выде-

лялись из долганской среды. 

Историческая глубина и устойчивость процессов 

этнокультурной трансформации в регионе дополни-

тельно иллюстрируется на примере другой энецкой 

семьи – Сидельниковых. Их фамилия, впервые зафик-

сированная в окладных книгах 1768 г., демонстрирует 

столь же давние и прочные связи с долганами и кре-

стьянским населением [19]. Упоминание в метрической 

книге 1857 г. «самоеда» Леонтия Сидельникова в каче-

стве поручителя на браке тунгуса и крестьянской доче-

ри указывает на существование устойчивых межэтни-

ческих социальных сетей, функционировавших на про-

тяжении, как минимум, столетия [23]. Совместное ко-

чевание Хвостовых и «одолганившихся» энцев Сидель-

никовых по одним маршрутам в 1926–1927 гг. является 

логическим завершением этого длительного историче-

ского процесса [23]. Работа исследователей, таких как 

Б.О. Долгих, по установлению родовой принадлежно-

сти (Сонуко/Сонарэ) [19] позволяет связать разрознен-

ные архивные упоминания в единую генеологическую 

цепь, превращая отдельные фамилии из статистических 

единиц в исторических акторов, чьи биографии нагляд-

но демонстрируют механизм «одолганивания» – посте-

пенного, но необратимого поглощения части тундро-

вых энцев более многочисленной и социально домини-

рующей долганской средой через браки, хозяйственное 

сотрудничество и общую социальную жизнь. 

Анализ исторических данных о судьбе тундрово-

энецких фамилий, таких как Сидельниковы и Сусловы, 

демонстрирует заключительные этапы многолетнего 

процесса этнокультурной трансформации и ассимиля-

ции, окончательно вписавшего их в состав соседних 

народов. Потомки энцев Сидельниковых, проживаю-

щие в Усть-Авамском сельсовете, олицетворяют собой 

результат этого перехода: их современная локация 

и брачная стратегия, как например, женитьба главы 

семьи на нганасанке, указывают на окончательный раз-

рыв с прежней энецкой идентичностью и интеграцию 

в новую этнокультурную среду, в данном случае – нга-

насанскую [19], [22]. Этот пример подчёркивает, что 

процессы ассимиляции не являются линейными и могут 

вести не только к поглощению долганами, но и к вхож-

дению в состав других коренных малочисленных наро-

дов, создавая сложные узлы межэтнического родства 

на карте современного Таймыра. 



Проблемы социально-экономического развития Сибири. В.А. Кудашкин. Таймырский фронтир... 2025 № 4 с. 125–131 

129 

История фамилии Сусловых, в свою очередь, рас-

крывает другой мощный механизм изменения иден-

тичности – миссионерскую деятельность, в результате 

которой антропонимика становится маркером культур-

ных и административных преобразований. Появление 

этой фамилии, связанное с крещением энцев священ-

ником Михаилом Сусловым, является ярким примером 

внешнего, «навязанного» фактора этногенеза. Однако 

последующая судьба носителей этой фамилии иллю-

стрирует сложность реконструкции их исконной родо-

вой структуры [23]. Запись в переписи 1926 г., где гла-

ва семьи Исаак Михайлович Суслов назван «самоед 

хантайский, Манто, прозвище Мирный», служит цен-

ным, но недостаточным ключом для определения родо-

вой принадлежности (Малк-Маду) [24]. Тот факт, что 

фамилия Мирный использовалась представителями 

четырёх разных энецких родов, красноречиво свиде-

тельствует о том, как административные и миссионер-

ские практики нивелировали тонкие различия традици-

онной социальной организации. Эта генеалогическая 

неопределённость является не пробелом в исследова-

нии, а прямым свидетельством глубины произошедших 

изменений, когда внешние идентификаторы, данные 

государством и церковью, постепенно вытеснили и за-

тмили сложную систему родовых самоназваний, окон-

чательно перекроив этническую карту региона. 

Данные демонстрируют заключительную, необра-

тимую фазу языковой и культурной ассимиляции тунд-

ровых энцев, где долганский язык и идентичность ста-

новятся доминирующими [25]. Критическим индикато-

ром этого процесса является ситуация в семейно-

брачных отношениях: жены в изучаемых семьях – ис-

ключительно долганки или эвенкийки, что указывает 

на разрыв брачных связей с энецкой средой и, как 

следствие, на отсутствие естественного канала переда-

чи родного языка следующему поколению. Языковая 

ситуация носит ярко выраженный генерационный ха-

рактер: для старшего поколения (Исаак Суслов, Павел 

Сидельников) энецкий язык («манто») ещё является 

реальностью, пусть и маргинализированной; их дети 

уже утрачивают его, полностью переходя на долган-

ский [26]. Наиболее показателен феномен, зафиксиро-

ванный переписчиком: попытки отдельных лиц (Миха-

ил Сидельников, Иван Хвостов) апеллировать к энец-

кой идентичности («хантайский самоед») оказываются 

неубедительными для окружающих и не подкрепляют-

ся семейной памятью [26]. Это свидетельствует о том, 

что к 1920-м гг. их этническая самоидентификация ста-

ла скорее реликтовой или мифологизированной, неже-

ли актуальной социальной практикой, и была оконча-

тельно вытеснена повседневной долганской идентич-

ностью. 

Исторический анализ ассимиляционных процессов 

был бы неполным без учёта региональных различий, что 

наглядно демонстрирует пример лесных энцев. Судьба 

лесных энцев, в частности семей Силкиных и Статейки-

ных, хотя и развивалась в том же ассимилятивном клю-

че, демонстрирует несколько иную хронологию и траек-

торию интеграции. Их кочевые маршруты по рекам 

Пясине, Дудыпте и далее на север указывают на тесное 

хозяйственное взаимодействие с долганами в отдалён-

ных районах, что, несомненно, ускоряло процессы акку-

льтурации [26]. Однако архивные документы позволяют 

провести более чёткую временную границу. Если Сил-

кины фиксируются в смешанной среде уже в 1920-е гг., 

то для Статейкиных удаётся установить, что их вхожде-

ние в состав долганского сообщества произошло срав-

нительно поздно – не ранее последних десятилетий 

XIX в., поскольку в 1860–1870-х гг. они ещё устойчиво 

идентифицируются в метриках и административных 

списках как «карасинские самоеды» [27]. Эта разница 

в сроках перехода подчёркивает, что процесс «одолга-

нивания» не был единовременным актом, а представ-

лял собой протяжённую во времени волну, захваты-

вавшую разные группы в зависимости от конкретных 

обстоятельств – интенсивности кочевых контактов, 

брачной политики и, вероятно, локальных экономиче-

ских факторов [28]. Таким образом, каждая фамилия 

представляет собой уникальный хронотоп ассимиля-

ции, вписанный в общую, но не синхронную картину 

этнодемографической трансформации региона. 

Анализ представленных данных позволяет выявить 

две исторически и социально обусловленные модели 

этнокультурного взаимодействия, сменяющие друг 

друга во времени. Для досоветского и раннесоветского 

периодов, реконструируемых по материалам переписи 

1926 г. и полевым воспоминаниям, была характерна 

модель односторонней ассимиляции, когда энцы либо 

отдельные ненецкие семьи интегрировались в долган-

скую среду через браки и совместное кочевание, что 

неизбежно вело к утрате родного языка и идентично-

сти, как это наглядно демонстрируют примеры семей 

Болиных, Сидельниковых и Хвостовых, где языковой 

сдвиг в пользу долганского языка завершался в течение 

жизни одного-двух поколений[29].  

Однако в советский период происходит кардиналь-

ная трансформация этнолингвистической ситуации, 

обусловленная процессами урбанизации, распростра-

нением всеобщего образования на русском языке и из-

менением хозяйственного уклада. На смену ассимиля-

ции приходит модель многоязычия с доминирующей 

ролью русского языка, особенно ярко проявляющаяся 

в смешанных семьях на центральном Таймыре, где 

русский становится универсальным инструментом об-

щения не только в публичной, но и в частной сфере для 

долгано-нганасанских пар [30]. Эта трансформация 

свидетельствует о фундаментальном сдвиге: если ранее 

межэтнические контакты вели к поглощению малых 

групп более крупными, то в современных условиях все 

коренные малочисленные народы в равной степени ока-

зываются включены в общее поле, где русский язык вы-

ступает универсальным медиатором, нивелируя преж-

ние ассимиляционные давления, но одновременно со-

здавая новые вызовы для сохранения всех автохтонных 

языков таймырского региона, включая и долганский. 

Анализ материальной культуры долган позволяет 

реконструировать их этногенез как сложный, много-

слойный процесс аккультурации, в ходе которого сфор-

мировался уникальный синтетический комплекс, инте-

грирующий элементы разного происхождения в функ-

циональное целое. Данный материал наглядно иллю-

стрирует, что культурные заимствования не были про-

стым копированием, а подвергались глубокой адапта-

ции и переосмыслению в рамках собственной хозяй-



Issues of social-economic development of Siberia. V.A. Kudashkin. The Taimyr frontier... 2025 № 4 p. 125–131 

130 

ственной логики. Так, базовый элемент транспортной 

системы – тип нарт – имеет самодийское происхожде-

ние, однако способ упряжки и посадки справа демон-

стрирует тунгусский (эвенкийский) субстрат, опреде-

ляющий практику использования [16].  

Подобный синтез наблюдается и в оленеводстве: 

долганы переняли у самодийцев пастушескую собаку 

и специфические методы охоты (с манщиком и сетью), 

что свидетельствует о глубоком усвоении северного 

опыта освоения тундры. В то же время они выступили 

ключевыми агентами культурной трансмиссии, адап-

тировав и распространив среди соседних самодийских 

народов заимствованный у русских балок – модернизи-

рованный тип зимнего жилища, что кардинально изме-

нило быт всего региона в XX в.  

Таким образом, долганы предстают не пассивными 

реципиентами, а активными посредниками и новатора-

ми, чья культура является динамичным продуктом дли-

тельного межэтнического взаимодействия, где тюрк-

ская основа была последовательно дополнена и пере-

работана через самодийские и эвенкийские влияния, 

а также элементы русской материальной культуры, что 

в конечном итоге и сформировало их уникальный эт-

нокультурный облик в рамках таймырской контактной 

зоны. 

Таким образом, анализ культурно-бытовых контактов 

между долганами и самодийцами Таймыра в XX веке 

выявляет формирование двух различных региональных 

моделей интеграции, обусловленных спецификой хо-

зяйственного уклада и глубиной совместного прожива-

ния. На западе Таймыра в Усть-Енисейском районе 

длительное совместное кочевание долган с энцами 

и ненцами в рамках оленеводческих бригад привело 

к практической аккультурации долган в самодийской 

среде, что выразилось в полном переходе на использо-

вание ненецкой малицы в качестве повседневной рабо-

чей одежды и ненецкого типа чума в весенне-летний 

период [17]. Этот процесс демонстрирует, как произ-

водственная необходимость и тесный быт в рамках 

коллективизированного хозяйства стали катализатором 

глубокого заимствования материальной культуры. В то 

же время на центральном Таймыре, где контакты меж-

ду долганами и нганасанами имели иную социально-

экономическую основу, автор наблюдает противопо-

ложную тенденцию – устойчивое сохранение обеими 

группами традиционных элементов костюма и летнего 

жилища, что указывает на более выраженные этно-

культурные границы и, возможно, иную динамику ме-

жэтнических отношений в этом ареале.  

Проведённое исследование этнокультурных про-

цессов в таймырской контактной зоне позволяет сде-

лать фундаментальный вывод о том, что этногенез ав-

тохтонов региона представляет собой нелинейный 

многомерный процесс, осуществлявшийся через слож-

ное переплетение различных моделей интеграции. На 

примере детально реконструированных судеб энецких 

семей (Хвостовы, Сидельниковы, Сусловы) выявлены 

механизмы «латентной ассимиляции», когда формаль-

ная этническая атрибуция в административных доку-

ментах вступала в противоречие с реальными практи-

ками культурной и языковой идентичности, причём 

ключевую роль в этих процессах играли не только 

брачные стратегии, но и такие социальные институты, 

как усыновление. Историко-демографический анализ, 

подкреплённый историографией, позволил установить, 

что трансформация идентичности носила генерацион-

ный характер и завершалась в течение жизни двух-трех 

поколений, при этом различные энецкие группы были 

вовлечены в процесс «одолганивания» в разное время, 

образуя своеобразные «волны» ассимиляции. Особую 

значимость имеет выявленная историографическая 

эволюция методов исследования от фиксации внешних 

административных маркеров к комплексной рекон-

струкции, интегрирующей архивные источники, поле-

вые наблюдения и устные предания. Синтетическая 

природа долганской культуры, вобравшей в себя тун-

гусские, самодийские и русские компоненты, и их роль 

как культурных посредников в регионе подчёркивают, 

что этногенез следует понимать как непрерывный диа-

лог, в котором заимствования творчески перерабатыва-

ются и адаптируются. Наконец, исследование зафикси-

ровало кардинальную трансформацию моделей межэт-

нического взаимодействия в XX веке – переход от одно-

сторонней культурной и языковой ассимиляции к слож-

ной системе многоязычия с доминирующей ролью рус-

ского языка, что указывает на вступление этнических 

процессов Таймыра в качественно новую фазу, требую-

щую дальнейшего междисциплинарного изучения. 

 
Литература 

 

1. Гумилёв Л.Н. Этногенез и биосфера Земли. – Л.: Гидро-

метеоиздат, 1990. – 528 с. 

2. Миддендорф А.Ф. Путешествие на север и восток Сиби-

ри. – СПб. : Изд-во Императорской Академии наук, 1860. – 

Ч. 2. – 456 с. 

3. Долгих Б.О. Родовой и племенной состав народов Сибири 

в XVII в. – М. : Изд-во АН СССР, 1960. – 622 с. 

4. Васильев В.И. Проблемы формирования северосамодий-

ских народностей. – М. : Наука, 1979. – 243 с. 

5. Попов А.А. Нганасаны. – М.; Л. : Изд-во АН СССР, 1948. – 

Вып. 1. – 238 с. 

6. Долгих Б.О. Происхождение долган. Сибирский этногра-

фический сборник. М., 1963, т.V, с. 100. 

7. Хомич Л.В. Ненцы. – СПб. : Русский двор, 1995. – 336 с. 

8. Симченко Ю.Б. Культура охотников на оленей Северной 

Евразии. – М. : Наука, 1976. – 310 с. 

9. Симченко Ю.Б. Традиционные верования нганасан. – М. : 

Институт этнологии и антропологии РАН, 1996. – 218 с. 

10. Бромлей Ю.В. Этнос и этнография. М., 1973. 

11. Арутюнов С.А. Этнические процессы в современном ми-

ре». М., 1987. 

12. Арутюнов С.А. Народы и культуры: развитие и взаимо-

действие. – М. : Наука, 1989. – 243 с. 

13. Соколова З.П. Жилище народов Сибири. – М. : Наука, 

1998. – 288 с. 

14. Степанова О.Б. Традиционная материальная культура 

долган. – Новосибирск : Наука, 2010. – 284 с.  

15. Дьяченко В. И. Женщина в тундре (гендерная роль 

долганки в традиционном оленеводческом хозяйстве). 

Социальная организация у народов Сибири: традиция 

и современность: сборник научных статей. – СПб. : МАЭ 

РАН, 2017. С. 202–246. 



Проблемы социально-экономического развития Сибири. В.А. Кудашкин. Таймырский фронтир... 2025 № 4 с. 125–131 

131 

16. Коренные малочисленные народы Севера и Сибири в усло-

виях глобальных трансформаций (на материале Красно-

ярского края). Ч. 1. Концептуальные и методологические 

основы исследования. Этнокультурная динамика корен-

ных малочисленных народов Красноярского края: [моно-

графия] / ред. Н.П. Копцева. – Красноярск : Сиб. федер. 

ун-т, 2012. – 645 с. 

17. Тюркские народы Восточной Сибири / Отв. ред. Д.А. Функ, 

Н.А. Алексеев ; сост. Д.А. Функ; Ин-т этнологии и антро-

пологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН. М. : Наука, 

2008. – 422 с. 

18. Кодан С.В. М.М. Сперанский и кодификация сибирского 

законодательства // Политика самодержавия в Сибири 

XIX – начала XX в. Иркутск, 1988. C. 114–123. 

19. Долгих Б.О. Происхождение долган. – Сибирский этно-

графический сборник, М., 1963, т. V, с. 100. 

20. Миддендорф А.Ф. Путешествие на север и восток Сиби-

ри. СПБ, 1878, ч. II, с. 690, 692, 694. 

21. Патканов С.К. Статистические данные, показывающие 

племенной состав населения Сибири, язык и роды ино-

родцев. СПб, 1911, т.2, с. 393. 

22. Государственный архив Красноярского края (ГАКК). 

Ф.Р.-769. Оп. 5, Д. 117, Л. 19–20. 

23. Кудашкин В.А Миссионерская деятельность русской пра-

вославной церкви в Енисейской епархии во второй поло-

вине XIX в. (на примере жизнеописания архимандрита 

Макария (Суслова)) / Кудашкин В.А., Наумова Н.Н.// Ис-

торические, философские, политические и юридические 

науки, культурология и искусствоведение. Вопросы тео-

рии и практики. 2015. № 3–3 (53). С. 93–95. 

24. ГАКК. Ф.727. Оп.1, Д. 10, Л. 10–11. 

25. ГАКК. Ф.Р.-769, Оп. 5. Д. 116, Л. 105–105. 

26. Васильев В.И. Проблемы формирования северосамо-

димйских народностей. М., 1979, с. 197. 

27. ГАКК. Ф.Р.-769, Оп.5, Д. 116, Л. 99–100. 

28. ГАКК. Ф.Р.-769, Оп.5, Д. 117, Л. 17–20. 

29. ГАКК. Ф.Р.-727, Оп.1, Д. 12, Л. 12. 

30. ГАКК. Ф. 117, Оп.1, Д. 98, Л. 16. 

31. Долгих Б.О. О родоплеменном составе и распространении 

энцев. – СЭ, 1946, № 4. С. 114. 

 

References 

 

1. Gumilyov L.N. Ethnogenesis and biosphere of the Earth. – L.: 

Gidrometeoizdat, 1990. – 528 p. 

2. Middendorf A.F. Travel to the north and east of Siberia. – 

St. Petersburg. : Publishing House of the Imperial Academy 

of Sciences, 1860. – Part 2. – 456 p. 

3. Dolgikh B.O. The clan and tribal composition of the peoples of 

Siberia in the 17th century. – M.: Publishing House of the 

USSR Academy of Sciences, 1960. – 622 p. 

4. Vasiliev V.I. Problems of formation of Northern Samoyedic 

peoples. – M.: Nauka, 1979. – 243 p. 

5. Popov A.A. Nganasans. – M.; L.: Publishing House of the 

USSR Academy of Sciences, 1948. – Issue. 1. – 238 p. 

6. Dolgikh B.O. Origin of Dolgans. Siberian ethnographic collec-

tion. M., 1963, vol. V, p. 100. 

7. Khomich L.V. Nenets. – St. Petersburg: Russkiy Dvor, 1995. – 

336 p. 

8. Simchenko Yu.B. The Culture of Reindeer Hunters of Northern 

Eurasia. – Moscow: Nauka, 1976. – 310 p. 

9. Simchenko Yu.B. Traditional Beliefs of the Nganasans. – Mos-

cow: Institute of Ethnology and Anthropology, Russian Academy 

of Sciences, 1996. – 218 p. 

10. Bromley Yu.V. Ethnos and Ethnography. Moscow, 1973. 

11. Arutyunov S.A. Ethnic Processes in the Modern World. Mos-

cow, 1987. 

12. Arutyunov S.A. Peoples and Cultures: Development and In-

teraction. Moscow: Nauka, 1989. – 243 p. 

13. Sokolova Z.P. Dwelling of the peoples of Siberia. – M.: Nau-

ka, 1998. – 288 p. 

14. Stepanova O.B. Traditional material culture of the Dolgans. – 

Novosibirsk: Nauka, 2010. – 284 p. 

15. Dyachenko V.I. Woman in the Tundra (Gender Role of a Dol-

gan Woman in Traditional Reindeer Herding). Social Organi-

zation Among the Peoples of Siberia: Tradition and Moderni-

ty: A Collection of Scientific Articles. – St. Petersburg: MAE 

RAS, 2017. Pp. 202–246. 

16. Indigenous Peoples of the North and Siberia in the Context of 

Global Transformations (based on the Krasnoyarsk Territory). 

Part 1. Conceptual and Methodological Foundations of the 

Research. Ethnocultural Dynamics of Indigenous Peoples of 

the Krasnoyarsk Territory: [monograph] / ed. N.P. Koptseva. – 

Krasnoyarsk: Siberian Federal University, 2012. – 645 p. 

17. Turkic Peoples of Eastern Siberia / Eds. D.A. Funk, N.A. Ale-

kseev; compiled by D.A. Funk; N.N. Miklouho-Maclay Insti-

tute of Ethnology and Anthropology, Russian Academy of 

Sciences. Moscow: Nauka, 2008. – 422 p. 

18. Kodan S.V. M.M. Speransky and the Codification of Siberian 

Legislation // The Policy of Autocracy in Siberia in the 19th – 

Early 20th Centuries. Irkutsk, 1988. pp. 114–123. 

19. Dolgikh B.O. Origin of Dolgans. – Siberian ethnographic 

collection, M., 1963, vol. V, p. 100. 

20. Middendorf A.F. Travel to the north and east of Siberia. 

St. Petersburg, 1878, part II, p. 690, 692, 694. 

21. Patkanov S.K. Statistical data showing the tribal composition 

of the population of Siberia, the language and clans of for-

eigners. St. Petersburg, 1911, vol. 2, p. 393. 

22. State Archives of Krasnoyarsk Krai (GAKK). F.R.-769. Op. 5, 

D. 117, L. 19–20. 

23. Kudashkin V.A. Missionary activity of the Russian Orthodox 

Church in the Yenisei diocese in the second half of the 19th 

century (based on the life of Archimandrite Makarii (Suslov)) / 

Kudashkin V.A., Naumova N.N.// Historical, philosophical, 

political and legal sciences, cultural studies and art criticism. 

Theoretical and practical issues. 2015. No. 3–3 (53). P. 93–95. 

24. GACC. F.727. Op.1, D. 10, L. 10–11. 

25. GACC. F.R.-769, Op. 5. D. 116, L. 105–105. 

26. Vasiliev V.I. Problems of the formation of the Northern Sa-

mo-Dim peoples. M., 1979, p. 197. 

27. GACC. F.R.-769, Op.5, D. 116, L. 99–100. 

28. GAKK. FR-769, Op.5, D. 117, L. 17–20. 

29. GAKK. FR-727, Op.1, D. 12, L. 12. 

30. GAKK. F. 117, Op.1, D. 98, L. 16. 

31. Dolgikh B.O. On the Tribal Composition and Distribution of 

the Enets. – SE, 1946, No. 4. P. 114. 

 


