
Issues of social-economic development of Siberia. Z.Yu. Dorzhu
 
et al. Spiritual leader... 2025 № 4 p. 108–114 

108 

УДК 294.321                                                                                                      DOI: 10.18324/2224-1833-2025-4-108-114 
 

Духовный лидер и политик Тувы начала ХХ в. – Лопсан-Чамзы 
 

З.Ю. Доржуa, Р.О. Ширапb, И.И. Монгушс 
 
Тувинский государственный университет, ул Ленина, 36, Кызыл, Россия 
a zoyadorzhu@yandex.ru, b reggylook@yandex.ru, с choephel@mail.ru 
a https://orcid.org/0000-0002-6409-3248, b https://orcid.org/0000-0002-6060-2308, 
c https://orcid.org/0009-0006-4150-2797   
Статья поступила 29.10.25, принята 01.12.25 
 

Статья посвящена деятельности одной из ключевых фигур Тувы начала ХХ в. – духовного лидера и политика Лопсана-Чамзы. 
По мнению авторов, именно Лопсан-Чамзы как настоятель самого крупного и влиятельного буддийского монастыря Тувы – 
Устуу-Хурээ предопределил вектор развития Урянхайского края в сторону сближения с Россией. Будучи авторитетным духов-
ным лидером буддистов и близким родственником (родным дядей) правителя Даа хошуна Монгуша Буяна-Бадыргы, Лопсан-
Чамзы склонил своего племянника к установлению протектората Российской империи над Урянхайским краем в 1914 г. Авторы 
также предприняли попытку более детальной реконструкции поездки Лопсана-Чамзы в 1919 г. к Верховному правителю 
А.В. Колчаку в Омск для возведения его в сан «Пандито Камбы-Ламы Урянхайского духовенства». Были установлены содер-
жание бесед Лопсана-Чамзы с министрами внутренних дел, иностранных дел и вероисповеданий, уточнены его просьбы 
в адрес представителей белой власти для устройства духовного и политического управления краем. В ходе визита Лопсана-
Чамзы в Омск представителям органов внутренних дел было поручено разработать проекты «Временной инструкции по 
управлению духовными делами буддо-ламаитов Урянхайского края» и «Инструкции чулган-дарги (председателю сейма) 
в Урянхайском крае». Анализ этих документов позволил сделать вывод о наличии долгосрочных планов белогвардейцев по 
включению и удержанию территории Тувы в орбите своего влияния посредством введения чёткой системы управления поли-
тическими и духовными делами... В результате исследования, авторы пришли к выводу, что Лопсан-Чамзы сыграл важную 
роль не только в духовной, но и в политической истории Тувы. Введение в научный оборот уникального источника на тибет-
ском языке «Молитвы о долголетии Белого царя», составленной собственноручно Лопсаном-Чамзы в 1915 г., позволяет утвер-
диться во мнении, что только под защитой Белого царя – Николая II – Лопсан-Чамзы видел возможность для дальнейшего 
развития и распространения буддийского учения в Туве, консолидации тувинского этноса и сохранения его самобытности. 

 
Ключевые слова: Лопсан-Чамзы; буддийское духовенство; протекторат; Урянхайский край; А. В. Колчак; Пандито Кам-

бы-Лама; Тува; история буддизма. 

 

Spiritual leader and politician of Tuva at the beginning of the XX century – 
Lopsan-Chamzy 
 

Z.Yu. Dorzhua, R.O. Shirapb, I.I. Mongushс 

 
Tuvan State University; 36, Lenin St., Kyzyl, Russia 
a zoyadorzhu@yandex.ru, b reggylook@yandex.ru, с choephel@mail.ru 
a https://orcid.org/0000-0002-6409-3248, b https://orcid.org/0000-0002-6060-2308, 
c https://orcid.org/0009-0006-4150-2797   
Received 29.10.25, accepted 01.12.25 
 

The article is devoted to the activities of one of the key figures of Tuva in the early ХХ century, the spiritual leader of Tuva, Lopsan 
Chamzy. According to the authors, it was Lopsan-Chamzy, the abbot of the largest and most influential Buddhist monastery in Tuva, 
Ustuu–Khure, who predetermined the vector of development of the Urianhai region towards rapprochement with Russia. Being an au-
thoritative Buddhist spiritual leader and a close relative (uncle) of the ruler of Daa Hoshun Mongush Buyan-Badyrgy, Lopsan-Chamzy 
persuaded his young nephew to establish a protectorate of the Russian Empire over the Urianhai region in 1914. The authors also at-
tempted a more detailed reconstruction of Lopsan-Chamza's trip in 1919 to the Supreme Ruler A.V. Kolchak in Omsk to elevate him to 
the rank of "Pandito Kamby-Lama of the Urianhai clergy". The content of Lopsan-Chamzy's conversations with the Ministers of Internal 
Affairs, Foreign Affairs and religions is established, and his requests to representatives of the white government for the establishment of 
spiritual and political governance of the region are clarified. During Lopsan-Chamzy's visit to Omsk, representatives of the internal 
affairs bodies were instructed to develop drafts of the "Interim Instructions for the management of the spiritual affairs of the Buddha-
Lamaites of the Urianhai Region" and "Instructions to Chulgan-darga (Chairman of the Seimas) in the Urianhai Region". An analysis 
of these documents led to the conclusion that the White Guards had long-term plans to include and retain the territory of Tuva in their 
orbit of influence through the introduction of a clear management system for political and spiritual affairs. As a result of the research, 
the conclusion is made that Lopsan-Chamzy played an important role not only in the spiritual, but also in the political history of Tuva. 
The introduction into scientific circulation of a unique source in the Tibetan language, "Prayers for the Longevity of the White Tsar", 
compiled by Lopsan-Chamzy himself in 1915, allows one to confirm the opinion that only under the protection of the White Tsar Nicho-
las II, Lopsan-Chamzy saw an opportunity for the further development and dissemination of Buddhist teachings in Tuva, the consolida-
tion of the Tuvan ethnic group and the preservation of its identity. 

    
Keywords: Lopsan-Chamzy; Buddhist clergy; protectorate; Urianhai region; A.V. Kolchak; Pandito Kamby-Lama; Tuva; history of 

Buddhism. 

 

mailto:b
https://orcid.org/0000-0002-6409-3248
https://orcid.org/0000-0002-6060-2308
https://orcid.org/0009-0006-4150-2797
mailto:b
https://orcid.org/0000-0002-6409-3248
https://orcid.org/0000-0002-6060-2308
https://orcid.org/0009-0006-4150-2797


Проблемы социально-экономического развития Сибири. З.Ю. Доржу и др. Духовный лидер... 2025 № 4 с. 108–114 

109 

Введение. Период 1990-х – начало 2000-х гг. вошёл 
в историю как время возрождения религиозных тради-
ций, подъёма интереса российского общества к духов-
ным ценностям. Параллельно с этим активизируется 
и интерес к научному изучению истории и философии 
религии, переводу священных буддийских текстов. Но-
вые научные смыслы обретают изучение истории рели-
гии, в частности история развития буддизма в Туве, 
монастырей и буддийского духовенства, определение 
их места и роли на различных этапах исторического 
развития тувинского народа. 

Особенности тувинского буддизма в значительной 
степени обусловлены геополитическим статусом реги-
она, расположенного на границе двух крупных госу-
дарств – России и Китая. С середины XVIII века и до 
начала XX века (1911 г.) Тува входила в состав Цинской 
империи под названием Урянхайский край и находилась 
под управлением монгольских властей. Укрепление 
буддизма в Туве как официальной религии большин-
ство историков связывает именно с эпохой маньчжур-
ского господства [1, 154]. 

Первые сведения о буддийских ламах и монастырях 
Тувы появляются в работах российских и иностранных 
путешественников, которые посетили Урянхайский 
край в конце XIX – начале XX вв. Стоит отметить ис-
следования Е.К. Яковлева [2], В.Л. Попова [3], Д. Кар-
рутерса [4], С.Р. Минцлова [5]. Однако в указанных 
трудах отсутствовал комплексный метод изучения ис-
тории буддизма, но важными являются данные об об-
рядовой практике тувинцев, которая к началу ХХ века 
уже представляла собой синтез шаманизма и буддизма, 
а также сведения о хозяйственной деятельности и эко-
номическом положении буддийской церкви в Туве 
в начале ХХ века. 

Личности Лопсана-Чамзы на сегодняшний день 
посвящено достаточное количество исследований. 
В монографии М.В. Монгуш он упоминается в каче-
стве старшего брата правителя Даа хошуна – Хайды-
па, первого и последнего настоятеля Верхнечаданско-
го хурээ (буддийский храм – пер. авт.), под руковод-
ством которого хурээ стало одним из центров духов-
ного образования [1, 66]. Упоминается Лопсан-Чамзы 
также в связи с политическими событиями начала 
ХХ века как сторонник сближения с Россией и чело-
век, совершивший поездку к адмиралу Колчаку в Омск 
в 1917 году (либо в 1919 году).  

Событиям вокруг попыток установления института 
религиозного лидерства и взаимодействию власти 
и буддийского духовенства в начале ХХ века посвяще-
ны статьи В.Г. Дацышена [6] и И.В. Отрощенко [7]. 
Об особенностях прихода буддизма, сложности и дли-
тельности формирования института Камбы-Ламы 
в контексте социокультурной динамики пишет 
О.М. Хомушку [8].  

Особенности тувинского паломничества в Монго-
лию и Тибет раскрыты в научной статье Ч.К. Ламажаа 
и У.П. Бичелдей [9]. Авторы отмечали, что, будучи 
настоятелем Верхнечаданского хурээ Лопсан-Чамзы 
внёс большой вклад в монастырское образование хра-
ма, отправлял наиболее способных послушников для 
продолжения учёбы в Монголию и Тибет. Однако 
Ч.К. Ламажаа и У.П. Бичелдей допущены некоторые 

неточности [9, 10], которые будут уточнены авторами 
данной статьи ниже.  

Среди работ, посвящённых личности Лопсана-
Чамзы, следует особо выделить три работы. Во-первых, 
это научная статья Н.М. Моллерова и А.А. Самдан, ко-
торые предприняли попытку утонения некоторых фак-
тов его биографии, его мировоззренческой позиции 
в период революционных событий 1917 года и Граж-
данской войны. Н.М. Моллеров и А.А. Самдан отводят 
Лопсану-Чамзы важную роль в процессе учреждения 
в Урянхайском крае религиозного института Пандито 
Камбы-Ламы [10]. 

Вкладу Лопсана-Чамзы в духовное развитие тувинско-
го народа посвящена статья З.Ю.Доржу, И.И. Монгуша 
и Р.О. Ширап [11]. Благодаря введению в научный 
оборот ранее неизвестных исторических источников на 
тибетском, старомонгольском языках, авторы пришли 
к выводу, что Лопсан-Чамзы был представителем рода 
Монгуш, получил духовное образование в Монголии 
(г. Урга). Главной заслугой Лопсана-Чамзы авторы 
считают установление тесных связей с тибетским мо-
настырем Лавран, приглашение в Устуу-Хурээ выдаю-
щихся буддийских наставников Тибета, которые непо-
средственно участвовали в становлении монастырской 
системы образования, составляли буддийские обрядо-
вые тексты. 

Яркий образ одного из самых интересных религиоз-
ных деятелей Тувы раскрывается в научно-популярном 
издании «Пандито Чамзы-Камбы» Х.Д. Монгуша [11]. 

Несмотря на имеющийся научный интерес к Лопса-
ну-Чамзы, введение в научный оборот ранее неизвест-
ных источников позволяет уточнить данные его био-
графии, а также по-новому взглянуть на жизнь и дея-
тельность выдающейся исторической фигуры первой 
четверти ХХ в. – Лопсана-Чамзы, непримиримого сто-
ронника монархической России.  

Цели и задачи исследования. Цель настоящего ис-
следования заключается в стремлении авторов оценить 
роль Лопсана-Чамзы в политической жизни Урянхай-
ского края в начале ХХ века. Научный коллектив по-
дробно рассматривает такие вопросы, как роль духов-
ного лидера края в процессе установления протектора-
та Российской империи над Тувой. Подтверждением 
его приверженности к царской России стало введение 
в научный оборот переведённого с тибетского на рус-
ский язык текста «Молитвы о долголетии Белого Ца-
ря», которая была написана собственноручно Лопса-
ном-Чамзы в 1915 г. Кроме того, перед авторами стояла 
задача исторической реконструкции деталей его поезд-
ки в 1919 г. в Омск, проанализировать содержание его 
бесед с высшими чиновниками белогвардейской Рос-
сии, которые были направлены на упорядочение и ин-
ституционализацию не только духовной жизни Тувы, 
но и наведение порядка в политическом управлении 
краем. 

Материалы и методы. Основными источниками 
для представленной статьи стали документы Нацио-
нального архива Республики Тыва. Фонд Комиссара по 
делам Урянхайского края (Ф. 112) содержит: Прошение 
Хемчикского хамбо-ламы Чамзы на имя заведующего 
Пограничными делами Усинского округа А.П. Церерина 
о принятии населения, проживающего на Хемчике,  
под покровительство России, от 28 сентября 1913 г.  



Issues of social-economic development of Siberia. Z.Yu. Dorzhu
 
et al. Spiritual leader... 2025 № 4 p. 108–114 

110 

[13, д. 10, лл. 5–8], Протокол совещания управляющего 
по делам Урянхайского края с Хамбо-Ламой о духовном 
управлении [13, д. 296, л. 1–2], Указ Верховного Прави-
теля России об утверждении Бандито-хамбо-ламы гла-
вой урянхайского духовенства, Доклад В.Н. Самой- 
лова о результатах поездки с Лопсаном-Чамзы в Омск 
в августе 1919 г. [13, д. 298, лл. 5–9] и др. 

Также в фондах комиссара по делам Урянхайского 
края особый интерес вызывают два документа на ти-
бетском языке: текст вышеупомянутой «Молитвы 
о долголетии Белого Царя» и обращение от представи-
телей шести буддийских храмов к адмиралу Колчаку 
с просьбой утвердить в должности главы буддийского 
духовенства Лопсана-Чамзы [13, д. 295, л. 4]. 

Таким образом, введение в научный оборот ранее 
неизвестных исторических источников позволит по-
новому взглянуть на Лопсана-Чамзы, который сыграл 
важную роль не только в развитии духовности тувин-
ского народа, но и оказал прямое влияние на ход поли-
тических событий в Урянхайском крае начала ХХ века.  

Результаты исследования. Монгуш Лопсан-Чамзы 
(см. рис. 1) один из самых влиятельных людей Тувы 
первой четверти ХХ в., который стал высшим буддий-
ским иерархом Урянхайского края. Он родился в 1857 г. 
в с. Баян-Дугай, был старший братом правителя Даа 

хошуна1 Монгуша Хайдыпа и дядей одного из осново-

положников тувинской государственности Буяна-
Бадыргы. С шестилетнего возраста Лопсан-Чамзы стал 
обучаться при монастыре Эртине-Булак. Фундамен-
тальное духовное образование получил в монастыре 
Гандан Монголии, после окончания которого Лопсан-
Чамзы вернулся на родину и приступил к работе в мо-

настыре Даши Пунцок Лин2, который, по нашему мне-

нию, был первым храмом монастырского комплекса 
Устуу-Хурээ. Под руководством Лопсана-Чамзы Устуу-
Хурээ развивает и расширяет свою деятельность, Кам-
бы-лама активно сотрудничал с монастырями Монго-
лии и Тибета. Его заслуженный авторитет не только 
в среде духовенства, но и всех жителей долины р. Хе-
мчик, родственные связи с правящей элитой Даа хошу-
на способствовали тому, что он стал принимал актив-
ное участие в политической жизни Тувы. 

 

 
 

Рис. 1. Пандито Камбы-Лама Лопсан-Чамзы 
 

После Синьхайской революции в Китае (1911) и по-
следующего падения Цинской династии среди россий-

                                                           
1 Даа хошун – наиболее густонаселенная западная часть Тувы. 
2 Личный архив И.И. Монгуш.  

ских властей активное обсуждение получил так назы-
ваемый «урянхайский пограничный вопрос», суть ко-
торого сводилась к важности включения в орбиту вли-
яния Российской империи территории современной 
Тувы с её населением. Такое стремление было обу-
словлено важностью геополитического расположения 
территории Урянхайского края, который находился 
между Монголией, Китаем и Россией. Перспектива 
повторного подчинения Китаю не привлекала ни ту-
винские власти, ни население края. Предыдущий опыт 
неравноправных взаимоотношений с Монголией оста-
вался в памяти тувинцев и отдалял перспективы сбли-
жения с ней. В этих условиях взор тувинской аристо-
кратической элиты пал на северного соседа – Россий-
скую империю.  

В феврале 1912 г. формальный лидер Урянхайского 
края амбын-нойон Комбу-Доржу, под началом которо-

го находилось 3 хошуна3 (Оюннарский, Салчакский 

и Тоджинский), обратился к начальнику Усинского 
пограничного округа с сообщением об объявлении 
Урянхая независимым и с просьбой оказать покрови-
тельство и защиту через русского царя [13, д. 10, л. 1–2]. 
Комбу-Доржу сообщал, что тувинцы до недавнего вре-
мени были подданными маньчжурского хана, однако 
китайцы и монголы в последнее время стали обращать-
ся с ними бесчеловечно, притесняя и разоряя.  

Следующее прошение представителям русской вла-
сти с просьбой принять население Хемчика (западная, 
наиболее густонаселённая часть Тувы) был Лопсан-
Чамзы [13, д. 10, л. 5–8]. Прошение это датируется  
28 сентября 1913 г. В начале своего послания акценти-
руется внимание на то, что он был возведён в сан Кам-
бы-Ламы тибетским гегеном Гундун Чжамыяном 
в г. Амдо и ныне является главным духовным настав-
ником всего населения, проживающего в долине р. Хе-
мчик. Важно, что он имел учёную степень геше (экви-
валент доктора буддийской философии), является мо-
нахом, соблюдавшим 253 обета, в том числе обет без-
брачия. Далее он указывал на близкое родство (родной 
брат) с Хайдыпом, который был прямым потомком 
родовых правителей западной части Тувы. Таким обра-
зом, он знакомил российские власти со своей весомой 
среди урянхайского населения личностью, подтвер-
ждавшейся его признанием в самом Тибете, высоким 
образованием, монашескими обетами и благородным 
происхождением. 

Кратко описывая геополитическую ситуацию после 
падения Цинской империи, Лопсан-Чамзы сообщал, 
что провозглашённый монгольский хан Богдо-геген 
в Урге, пользуясь популярностью и почтением среди 
всего тувинского населения как буддийский религиоз-
ный лидер, начал рассылать воззвания об их присоеди-
нении к Монголии. На что тувинцы не давали точного 
ответа и находились в выжидательном положении. Од-
нако монголы не изменили своего отношения к тувин-
скому населению, а наоборот усугубили положение 
тувинцев новыми притеснениями. 

Лопсан-Чамзы от имени всего населения Хемчика – 
светского и духовного просил принять их под покрови-
тельство Белого Царя, защитить от притеснений, оста-
вить им возможность дальнейшего распространения 

                                                           
3Хошун – административно-территориальная единица Урянхайского 

края. 



Проблемы социально-экономического развития Сибири. З.Ю. Доржу и др. Духовный лидер... 2025 № 4 с. 108–114 

111 

буддизма, сохранить прежнюю систему управления 
краем и освободить мужское население от несения 
воинской службы. К прошению также прилагались  
«Нравоучения», соблюдение которых предполагало 
почитать и верить в Три Драгоценности буддийского 
учения (Будды, дхармы и сангхи); почитать учёных, 
отцов и матерей; уважать старших, родовитых и знаме-
нитых людей; быть умеренным; стремиться к науке 
и знаниям; не завидовать; защищать и гуманно отно-
ситься ко всем; не обманывать, воровать, не заниматься 
клеветой; не позволять себе нарушать душевное спо-
койствие других и др., в числе просьб Лопсан-Чамзы 
указаны сохранение должностей чиновников хошунов, 
сохранение названия чинов, отличительных знаков на 
головных уборах чиновников, оставить за светскими 
лицами право носить косы. Сохранить прежний коче-
вой образ жизни тувинцев без ограничения кочевок 
и не вводить систему земельных наделов. Последний 
пункт его просьб заключался в ограничении миграци-
онного потока русского населения, а именно не разре-
шать слишком большого наплыва русских подданных, за 
исключением ранее переселившихся лиц [14, л. 57–58]. 
Таким образом, можно согласиться с мнением о том, 
что Лопсан-Чамзы, выступив с инициативой обраще-
ния к российским властям с просьбой принять населе-
ние Хемчика под покровительство России, выступил не 
только как духовное лицо, но проявил себя как влия-
тельный политик, сыгравший исключительную роль 
в процессе установления протектората [10, с. 24]. Спи-
сок его нравоучений и просьб свидетельствуют о высо-
ком моральном облике духовного лидера Хемчика, ко-
торый стремился к порядку в управлении краем, был 
консерватором и отводил важное место науке и знаниям.  

В октябре 1913 г. аналогичные прошения в адрес 
царских властей были отправлены правителями Даа 
и Бейси хошунов. Правитель Даа хошуна племянник 
Лопсана-Чамзы Монгуш Буян-Бадыргы также прило-
жил к своему прошению список просьб и желаний. 
Первым пунктом он просил оставить на будущее испо-
ведание жёлтой религии (ламаизма), далее шли разъяс-
нения о территориальных границах с Монголией, ос-
новных занятиях западных тувинцев и просьбы не об-
лагать налогами за промысловую деятельность, на вре-
мя освободить от воинской повинности, оставить тра-
диционную одежду тувинцев – образец их платья, косы, 
отличительные признаки на головных уборах чиновни-
ков [13, д. 10, л. 10–13]. Следом за Буяном-Бадыргы на 
имя Николая II было отправлено прошение от заведу-
ющих тувинцами Бээзи-хошуна [13, д. 10, л. 15–16].  

Такие официальные заявления тувинских нойонов 
и духовных лиц с просьбой принять под защиту Рос-
сийской империи территорию и население Урянхай-
ского давали формальную юридическую основу для 
объявления протектората России над Тувой [15, с. 13]. 
4 апреля 1914 г. Николай II на докладной записке ми-
нистра иностранных дел С.Д. Сазонова по вопросу 
о принятии Урянхайского края под защиту Российской 
империи начертал: «согласен». В секретной телеграмме 
министра иностранных дел С.Д. Сазонова Иркутскому 
генерал-губернатору Л.М. Князеву о повелении импера-
тора Николая II объявить населению Урянхая о принятии 
его под покровительство России от 5 апреля 1914 г., было 
указано о принятии населения всех пяти хошунов 

Урянхая под покровительство российского правитель-
ства. Также необходимо было объявить туземному насе-
лению через командированного в край российского 
чиновника, что из факта установления над ними рус-
ского протектората для них вытекает обязательство не 
иметь никаких сношений с иностранными, в том числе 
монгольскими властями. Представители тувинской вла-
сти на это выдали письменные заверения о неукосни-
тельном соблюдении этих условий. 

Из доклада чиновника особых поручений 6-го клас-
са С.Р. Минцлова за 1914 год в разделе о мерах по об-
русению края в числе третьей задачи он называет осво-
бождение сойотов от лам и чиновничества, которые 
враждебно относились к русскому влиянию. Среди ярых 
ненавистников русских С.Р. Минцлов называет чинов-
ников Нимажапа и Езуту. Здесь же докладчик отмеча-
ет, что самое влиятельное духовное лицо в крае Камбы-
лама говорил о необходимости русской помощи в деле 
борьбы с преступностью, и что пока жив этот «хамбо-
лама», не упуская времени, русским следует взять уго-
ловные дела в свои руки [16].  

Чем же было обусловлено стремление Лопсана-
Чамзы к сближению с Россией? Он получил прекрас-
ное религиозное образование в монгольском монасты-
ре Гандан, имел духовных наставников в лице извест-
ных монгольских священнослужителей, согласно буд-
дийскому канону должен почитать своих учителей как 
божество и беспрекословно исполнять их наставления 
и казалось бы должен поддержать присоединение Урян-
хайского края к единоверцам-монголам. Но на деле уве-
ренно взял ориентир в сторону Российской империи. 

По мнению авторов, такая позиция Лопсана-Чамзы 
в решении урянхайского пограничного вопроса была 
обусловлена его дальновидностью, стремлением со-
хранить этническую идентичность тувинцев, родной 
язык и создать условия для дальнейшей консолидации 
тувинского этноса на исконной территории под покро-
вительством авторитетной монархической власти Бело-
го Царя – Николая II. Подтверждают это и современни-
ки Лопсана-Чамзы, отмечая, что главной целью его 
жизни была забота о благе тувинского народа и его 
будущем [17, с. 36]. 

Свидетельством его приверженности и верности 
последнему российскому императору, является уни-
кальный текст на тибетском языке, найденный в Наци-
ональном архиве Республики Тыва – «Молитва о дол-
голетии Белого Царя» [13, д. 16] (рис. 2). 

 

 
 

Рис. 2. «Молитва о долголетии Белого Царя» 

 



Issues of social-economic development of Siberia. Z.Yu. Dorzhu
 
et al. Spiritual leader... 2025 № 4 p. 108–114 

112 

Перевод этой молитвы в очередной раз убеждает об 

искренних верноподданнических чувствах Лопсана-

Чамзы по отношению к императору. Он выступает 

с благопожеланиями о здоровье Николая II, импера-

трицы и их сына, о борьбе с противниками и врагами, 

об успехах у чиновников. В конце Лопсан-Чамзы отме-

чает, что эта молитва написана им во второй месяц го-

да деревянного кролика (1915) для населения Хемчика, 

вступивших в подданство России. Возможно, он со-

ставлял текст для священнослужителей буддийских 

храмов западной Тувы, чтобы в каждом храме не толь-

ко у духовенства, но и у населения разбудить предан-

ность и верность Николаю II. Ниже представлен пол-

ный текст молитвы.  

 
Молитва о долголетии Белого Царя Намо Гуру! 
 

Трём Драгоценностям высшим и божествам Трёх Корней, 

Простираюсь с почтением! Подношу дары! Во все времена 

храните нас! 

Великого Белого Царя севера, властью наделённого, 

С супругой и сыном – да укрепятся стопы лотосные! 

Врагов злонамеренных, противников – словно траву сметая,  

Да воссияет героев отвага, да разгорится их слава! 

Министров высоких, правителей, подданных – 

всех без изъятья  

Да наполнит благоденствие, в счастье да пребудут, в славе 

процветая! 

Ламы-наставника и Идамов – да пребудет благословенье! 

Хранителей Дхармы и Защитников – да пребудет благосло-

венье! 

Войн и смуты – да умиротворятся! Да пребудет благословенье!  

Замыслы благие по Дхарме – да свершатся! Да пребудет бла-

гословенье! 

 
Сия молитва о долголетии Белого царя была записана мо-

нахом Гьяцо, именуемым Камбы обоих крыльев Урянхая, для 

вступивших вновь в российские земли страны Хем, Хемчик, 

одиннадцатого числа второго месяца года Деревянного Кро-

лика. Да будет благо! (перевод с тибетского языка на рус-

ский Ч.В. Монгуша).  

 

Известно, что представители царской России, видя 

опасность в частых контактах тувинского духовенства 

с Монголией, в 1917 г. предприняли попытку учрежде-

ния института религиозного лидерства в Урянхайском 

крае, который бы объединил под началом авторитетно-

го лица все монастыри и лам. С этой целью в 1917 г. 

был проведён съезд представителей духовенства, в ра-

боте которого приняли участие 28 лам из 20 монасты-

рей [10, c. 126]. Решением этого съезда на высокую 

должность Главы буддийского духовенства Урянхая 

была предложена единственная кандидатура – Лопса-

на-Чамзы. Однако руководством страны окончательное 

решение этого вопроса было отложено и не получило 

реального оформления.  

Революционные события 1917 г. не принесли жела-

емого спокойствия, процесс интеграции территории 

Урянхайского края и её населения в Россию оказался 

незавершённым. Тува вновь оказалась перед выбором 

своего исторического пути. В этих условиях правитель 

Даа хошуна Буян-Бадыргы начал метаться и искать 

себе «покровителя» в лице Китая, вступая в переговоры 

с китайскими властями и торговцами. Я.И. Мальцев, 

командированный на Хемчик для ведения переговоров 

с китайскими чиновниками, в своём докладе сообщал, 

что среди чиновников и населения Даа хошуна много 

противников перехода урянхов к китайцам. В частности, 

Лопсан-Чамзы, возмущённый действиями Тактанмай-

камбы и Буяна-Бадыргы намеревался подать заявление 

русским властям, что действия его племянника – пра-

вителя хошуна не являются изъявлением воли всего 

хемчикского населения [18, л. 2–5 об.]. Таким образом, 

Лопсан-Чамзы даже в самые переломные моменты исто-

рии демонстрировал приверженность своим взглядам 

в пользу России. Возможно, именно позиция Лопсана-

Чамзы предопределила сохранение протектората. 

В феврале 1918 г, власти Салчакского хошуна на 

тайном собрании все-таки приняли решение перейти 

под монгольскую юрисдикцию. За этим решением по-

следовал вооружённый конфликт между аратами и ка-

заками. Советская власть, недавно пришедшая к вла-

сти, открыто не вступала в переговоры с ламами и не 

рассматривала их в качестве политически весомой си-

лы. О сохранении влияния монастырей говорит тот 

факт, что китайские войска, пришедшие на территорию 

Тувы, расположились вокруг Верхнечаданского хурээ, 

где и произошло решающее сражение объединённых 

китайско-монгольско-тувинских сил с казаками, закон-

чившийся победой последних. 

При обзоре положения дел в крае министру ино-

странных дел в феврале 1919 г. Турчанинов сообщил 

об условном делении тувинского духовенства на три 

группы. К первой группе относилось наиболее влия-

тельное высшее духовенство, кто имел законное ду-

ховное образование. Вторая группа была представлена 

духовенством по обету, к которой относилась общая 

масса лам. Духовенство при монастырях составляли 

третью группу. Причина зависимости административ-

ного аппарата и рядового населения Тувы от тибетско-

го Далай-ламы и монгольских хутуху, по мнению Тур-

чанинова, крылась во влиятельном положении духо-

венства первой группы.  

Одним из возможных путей укрепления позиций 

России в регионе и парализации монгольского влияния 

Турчанинов считал ограничение духовных связей 

с Монголией посредством установления «тесных лич-

ных связей между ламаистским духовенством русских 

бурят и здешним» и снабжением богослужебных книг, 

издаваемых в России. В расходы покровительствующей 

страны Турчанинов считал целесообразным включение 

ежегодных пожертвований монастырям, командирова-

ние бурятских лам в Туву, обучение послушников в рос-

сийских школах и монастырях [14, д. 494, лл. 151–153].  

После установления власти белогвардейцев в Сиби-

ри представители тувинской элиты в лице Буяна-

Бадыргы вновь стали предпринимать активные дей-

ствия для установления покровительства над краем 

теперь уже колчаковщины. Они обратились к комисса-

ру Временного правительства по делам Урянхайского 

края А.А. Турчанинову с просьбой об отправке тувин-

ской делегации в Омск к Колчаку для решения вопро-

сов по созданию института Пандито Камбы-Ламы. Эта 

просьба была удовлетворена, и в июле 1919 г. Лопсан-

Чамзы отправился в дальнюю поездку в Омск.  



Проблемы социально-экономического развития Сибири. З.Ю. Доржу и др. Духовный лидер... 2025 № 4 с. 108–114 

113 

Детализация его визита в Омск стала возможной 

благодаря «Докладу секретаря комиссара Самойлова 

главному начальнику Урянхайско-Усинского края о ре-

зультатах поездки с Бандидо Хамбо ламой Луб-

сагчжамсуу в Омск». 22 июля 1919 года Камбы-Лама 

Лопсан-Чамзы прибыл в Омск, где в первый же день он 

был принят министром вероисповеданий. Собеседники 

обменялись приветственными словами и обоюдно вы-

разили надежду, что их усилия приведут к восстанов-

лению дружественных отношений между русскими 

и тувинцами.  

На следующий день Лопсан-Чамзы был удостоен 

аудиенции у А.В. Колчака, преподнёс ему кадак1, про-

шение с кратким изложением своих просьб, высказав 

свои верноподданнические чувства. Колчак предложил 

Лопсану-Чамзы забыть беспорядки, учинённые тувин-

цами, и в будущем как руководитель народа не допус-

кать подобных инцидентов. Известна история о том, 

что Колчак вручил Лопсану-Чамзы орден Святой Анны 

II степени и Указ о назначении его Пандито Камбы-

Ламой – главой духовенства в Урянхае, подарил авто-

мобиль и моторную лодку.  

Встреча Лопсана-Чамзы с министром внутренних 

дел и министром иностранных дел состоялась  

24 июля 1919 г. Министр внутренних дел попросил 

Лопсана-Чамзы изложить его просьбы письменно, за-

верив, что они будут приведены к исполнению. Для 

поддержания порядка на территории Тувы и во избе-

жание беспорядков Лопсан-Чамзы просил военного 

министра отправить военные силы и 20 казаков для 

личной охраны. 

30 июля 1919 г. состоялось межведомственное засе-

дание с участием представителей Главного штаба, Ми-

нистерства внутренних дел, Министерства вероиспове-

даний, Министерства иностранных дел для решения 

вопросов устройства Урянхайского края. Пандито 

Камбы-ламе было предложено озвучить свои просьбы. 

Первый вопрос Лопсана-Чамзы касался отправки в Ту-

ву воинской силы для ликвидации беспорядков. К тому 

моменту войска белой армии были уже двинуты, во-

прос был завершенным и дальнейшему обсуждению не 

подлежал. Второй вопрос о назначении Пандито Кам-

бы-ламы также был положительно решен к моменту 

обсуждения, министру вероисповедания было предло-

жено выработать Инструкцию для духовного управле-

ния краем. Суть третьего вопроса сводилась к восста-

новлению тувинской власти, решение которой сводили 

к разработке Положения о туземном управлении Урян-

хая с авторитетными поправками самого Камбы-Ламы. 

Для решения четвертого вопроса об отправке в Урян-

хай предметов первой необходимости (чая, далимбы, 

спичек, табака и пр.) постановили командировать в край 

специального правительственного агента, который бы 

контролировал процесс закупки товаров и не допустил 

их вывоз на территорию Монголии.  

На следующем межведомственном заседании, кото-

рое состоялось 1 августа 1919 г., в ходе обсуждения 

и небольших поправок был принят проект Временной 

                                                           
1 Кадак — ритуальный шарф в культуре тувинцев, который препод-

носят в знак особо уважения и почитания. 

инструкции по Управлению духовными делами буддо-

ламаитов Урянхайского края. Приведём для ознаком-

ления наиболее значимые пункты этого документа. 

Пандито Камбы-лама избирался ширетуями дацанов 

и через Управляющего краем представлялся на утвер-

ждение Верховной власти. Ему давалось право ноше-

ния «АлТан Вагира» и жезла, он имел печати на рус-

ском и тибетском языках. Содержание буддийских 

храмов и духовенства должно было осуществляться за 

счёт пожертвований прихожан. Ламы освобождались 

от гражданских повинностей, при этом имели право 

собственности на имущество. Духовная власть могла 

осуществлять суд над ламами, кроме уголовных дел.  

В случае совершения уголовных преступлений, ламы 

лишались своих званий духовной властью и предава-

лись суду власти гражданской. Временно в число лам 

допускались лица, состоящие в браке. Строительство 

новых храмов на территории Тувы было возможным 

только с разрешения Пандито Камбы-Ламы [13, д. 307. 

лл. 7–7 об]. 

Несмотря на усилия обеих сторон по установлению 

института Пандито Камбы-ламы, разработке и приня-

тию проекта Временной инструкции по Управлению 

духовными делами буддо-ламаитов Урянхайского края, 

поражение белых в Урянхае не дало реализоваться 

намеченным планам и целям. Лопсан-Чамзы был ли-

шён возможности вернуться из этой поездки на Родину, 

занятие красными территории Урянхая вынудило его 

отправиться из Омска в Бурятию, оттуда в Монголию. 

Выводы. Таким образом, Пандито Камбы-Лама 

Лопсан-Чамзы сыграл ключевую роль в развитии судь-

боносных политических событий начала ХХ века – 

в выборе российского исторического пути, в установ-

лении протектората Российской империи над Урянхаем 

в 1914 г., в годы революций и Гражданской войны. 

Он взял на себя ответственность за судьбу населе-

ния Хемчика и раньше, чем представители светской 

власти, отправил прошение в адрес российских властей 

с просьбой принять тувинцев под защиту и покрови-

тельство Белого Царя, считая, что только так возможно 

создать условия для сохранения и консолидации ту-

винского этноса, языка и развития буддийского учения.  

Дальнейшие события подтвердят, что в сложивших-

ся обстоятельствах многие меняли свои ориентиры, 

подстраивались под те или иные условия, но не Лоп-

сан-Чамзы. Он не изменял своим принципам, до конца 

остался верен своему императору – Николаю II, именно 

с царской Россией связывал будущее Урянхайского 

края и его населения. 

 
Исследование выполнено при поддержке Фонда содей-

ствия буддийскому образованию и исследованиям (грант 

№ 30 от 30 мая 2025 г.) «Лопсан-Чамзы: от Камбы-Ламы 

до Пандито». 

The research was carried out with the support of the Fund 

for the Promotion of Buddhist Education and Research 

(grant No. 30 dated May 30, 2025) "Lopsan-Chamzy: from 

Kamby-Lama to Pandito". 



Issues of social-economic development of Siberia. Z.Yu. Dorzhu
 
et al. Spiritual leader... 2025 № 4 p. 108–114 

114 

 
Литература 

 

1. Монгуш М.В. История буддизма в Туве (вторая половина 

VI – конец ХХ в). Новосибирск : Наука, 2001. 200 с. 

2. Яковлев Е.К. Этнографический обзор инородческого 

населения долины Южного Енисея и объяснительный ка-

талог этнографического отдела музея. Минусинск : Типо-

графия В.И. Корнакова, 1900. 357 с. 

3. Попов В.Л. Через Саяны в Монголию. Очерк путеше-

ствия. Омск : Тип. Штаба Сиб. воен. округа., 1905. 175 с. 

4. Каррутерс Д. Неведомая Монголия. Петроград : Издание 

Переселенческого управления Главного Управления зем-

леустройства и земледелия, 1914. 341 с. 

5. Минцлов С.Р. Секретное поручение (Путешествие в Урян-

хай). – Рига : Сибирское книгоиздательство, 1915. 276 с. 

6. Дацышен В.Г. Буддизм и тувинская государственность 

в XVIII – начале ХХ в. // Буддизм Ваджраяны в России: 

на перекрестке культур. 2028. С. 132–139.  

7. Отрощенко И.В. Буддизм и политика в истории Тувы 

(О появлении института Камбы-ламы) // Новые исследо-

вания Тувы. № 1. 2014. С. 24–44. 

8. Хомушку О.М. Из истории проникновения буддизма 

и формирования института Камбы-ламы в Туве в контек-

сте социокультурной динамики. Журн. Сиб. федер. ун-та. 

Гуманитарные науки, 2025, 18(5). С. 1002–1010. 

9. Ламажаа Ч.К., Бичелдей У.П. Основные характеристики 

тувинского буддийского паломничества рубежа  

XIX–XX веков // Новые исследования Тувы. 2021, № 2. 

С. 6–17. 

10. Моллеров Н.М., Самдан А.А. Камбы-лама Ондар Лопсан-

Чамзы (1857–1930): основные вехи исторической биогра-

фии // Новые исследования Тувы. 2022, № 3. С. 116–134. 

11. Доржу З.Ю., Монгуш И.И., Ширап Р.О. Роль Пандито 

Камбы-ламы Лопсана-Чамзы в развитии духовности ту-

винского народа // Oriental Studies. 2024. Т. 17. № 3.  

С. 512–524. 

12. Монгуш Х.Д. Пандито Чамзы-Камбы. [Б. м.: б. и.], 2021. 

147 с. 

13. Национальный архив Республики Тыва. Ф. 112. Оп.1. 

Д. 10, 295, 296, 298, 307. 

14. Государственный архив Российской Федерации. Ф. 200 

Оп. 1. Д. 500, Д. 494.  

15. Доржу З.Ю. К вопросу об установлении протектората Рос-

сии над Тувой в 1914 г. // Власть. 2014. № 4. С. 157–161. 

16. Доклад чиновника особых поручений 6-го класса 

С.Р. Минцлова за 1914 г. // Рассекреченный Минцлов. 

Кызыл. 2007. С. 55-67. 

17. Леонов Н. Танну-Тува. Страна голубой реки. М.: Изд-во 

общества политкаторжан. 1927. 55 с.  

18. Государственный архив Российской Федерации. Ф. 176. 

Оп. 13. Д.29.  

 

 

References 

 

1. Mongush M.V. The history of Buddhism in Tuva (the second 

half of the VI – the end of the XX century). Novosibirsk : 

Nauka Publ., 2001. 200 p. 

2. Yakovlev E.K. An ethnographic review of the non-native 

population of the Southern Yenisei Valley and an explanatory 

catalog of the ethnographic department of the museum. Mi-

nusinsk: Printing house of V. I. Kornakov, 1900. 357 p. 

3. Popov V.L. Through the Sayan Mountains to Mongolia. An 

outline of the journey. Omsk: Type. Headquarters of the Sibe-

rian Military districts., 1905. 175 p. 

4. Carruthers D. Unknown Mongolia. Petrograd: Publication of 

the Resettlement Department of the Main Directorate of Land 

Management and Agriculture, 1914. 341 p. 

5. Mintslov S.R. Secret assignment (Journey to Urianhai).   Ri-

ga: Siberian Book Publishing House, 1915. 276 p. 

6. Datsyshen V.G. Buddhism and Tuvan statehood in the XVIII – 

early XX century // Vajrayana Buddhism in Russia: at the 

crossroads of cultures. 2028. pp. 132–139. 

7. Otroshchenko I.V. Buddhism and politics in the history of 

Tuva (On the emergence of the Kamba Lama Institute) // New 

Studies of Tuva. № 1. 2014. pp. 24–44. 

8. Homushka O.M. From the history of the penetration of Bud-

dhism and the formation of the Kamba Lama Institute in Tuva 

in the context of socio-cultural dynamics. Journal of the Sibe-

rian Federal University. The university. Humanities, 2025, 

18(5). pp. 1002–1010. 

9. Lamazhaa C.K., Bicheldey U.P. The main characteristics of the 

Tuvan Buddhist pilgrimage at the turn of the XIX–XX centuries // 

New studies of Tuva. 2021, No. 2. pp. 6-17. 

10. Mollerov N. M., Samdan A. A. Kambylama Ondar Lopsan-

Chamzy (1857–1930): the main milestones of historical biog-

raphy // New studies of Tuva. 2022, No. 3. pp. 116–134. 

11. Dorzhu Z.Yu., Mongush I.I., Shirap R.O. The role of Pandito 

Kamba Lama Lopsan Chamza in the development of spiritual-

ity of the Tuvan people // Oriental Studies. 2024. Vol. 17. 

No. 3. pp. 512–524. 

12. Mongush H.D. Pandito Chamzy-Kamba. [B. M.: B. I.], 2021. 

147 p. 

13. National Archive of the Republic of Tuva. Fond 112. Opus 1. 

document 10, 295, 296, 298, 307. 

14. The State Archive of the Russian Federation. Fond 200 Opus 1. 

document. 494, 500. 

15. Dorzhu Z.Y. On the establishment of the Russian protectorate 

over Tuva in 1914 // Power. 2014. No. 4. pp. 157–161. 

16. Report of the official of special assignments of the 6th class 

S.R. Mintslov for 1914 // Declassified Mintslov. Kyzyl. 2007. 

pp. 55–67. 

17. Leonov N. Tannu-Tuva. The country of the Blue River. Mos-

cow: Publishing house of the Society of political prisoners. 

1927. 55 p.  

18. The State Archive of the Russian Federation. Fond 176. Opus. 

13. document.29. 

 


